Comenius — Vordenker der Vollendung aller Reformationen des 2.
Jahrtausends

Skizze zum Referat auf der Tagung
»Hus, Komensky a ¢eska reformace*“ - Uhersky Brod 15-16. Okt. 2014

Liebe Freundinnen und Freunde von Comenius — und auch von Jan Hus:
I Hus wie Comenius ?

In diesem ergreifenden Gedenkjahr fiir Jan Hus, wo wir mit Hochachtung sein
Werk und erst recht sein Leben und noch mehr seinen aufrechten Tod
bewundern - mdchte ich heute diese Frage vorwegschicken: ,,Ist Hus als
Theologe mit Comenius als Theologen gleichzusetzen*? Mit Comenius einig
sein, ist das gleich bedeutend damit, mit allen Anschauungen von Jan Hus einig
sein? — ndmlich in Hinsicht seines theologischen Denkens. Aber: versteht sich
das nicht eigentlich von selbst? Jedenfalls werden wir in der Regel davon
ausgehen. Dennoch: es gibt einen gewichtigen Schritt von Comenius iiber Hus
hinaus, den ich als Zielpunkt meiner Uberlegungen hier ankiindigen will.

Aber zunichst haben wir das Gemeinsarhe, das Erbe, das er von Jan Hus
iibernommen hat, und die Inspiration durch ihn zu betonen und zu betrachten.

Kommt doch Comenius aus der Hussitischen Tradition iiber seine Kirche der
Bohmischen Briider. In ihr ist er ja von Kindesbeinen aufgewachsen. Sie hat er
wie eine zweite Muttermilch eingesogen, auch noch, als er schon keine Mutter
mehr hatte und, zum Waisenkind geworden, von den Verwandten in der Familie
aufgezogen wurde, Mitgliedern der Briiderkirche. Und dann wurde er auch von
Briiderbischof Lanecky so sehr gefordert, dass ihm, wenn auch verspétet, doch
noch hohere Schulbildung zuteilwurde. Solche Forderung in seiner Kirche hat
dann auch erst die Studien ermdglicht, die er an deutschen Hochschulen so
griindlich und nachhaltig genossen hat, dass er der Lehrer in den briiderischen
Schulen in Pterov, Fulnék, dann Lissa und zugleich der Kirchenmann,
schliesslich auch der Gelehrte werden konnte, der er geworden ist.!

Und wir wissen, dass er sich Zeit seines Lebens rithmte, von Hus her zu
kommen — nicht erst von den schweizerischen oder deutschen Reformatoren.
Das war thm wichtig und gab einen Freiheits-Spielraum zur Erwiderung und

!'Man kann eigentlich nicht genug bewundern, welch enorme Gelehrsamkeit und zugleich hochst personliche,
eigenstindige Denkleistung Comenius erbracht hat, gegriindet nach seiner Erziechung im briiderkirchlichen Geist
nur auf den soliden Studien an den deutschen reformierten Hochschulen in Herborn und Heidelberg — danach
konnte er nie mehr an einer Universitit weiterstudieren oder auch nur eine Universitéitsbibliothek benutzen.
Dennoch wurde er zu dem von England her und bald von der ganzen gelehrten Welt und Europa bewunderten
Begriinder einer neuen Wissenschaftslehre, die er im Prodromus Pansophiae begriindete.



zur Kritik bei Vorwiirfen der einen oder der anderen der sog. spiteren
GroBkirchen, die aus diesen spateren Reformationen hervorgegangen sind und
schon bald eifrig bedacht waren auf ihre jeweilige angeblich absolute
Rechtglaubigkeit.? Es gab ihm vor allem aber solchen Spielraum fiir sein
eigenes Denken, das daraus seine grof3e innere Unabhéngigkeit bezog — anders
als es bei den meisten Gelehrten dieser Groflkirchen zu seiner Zeit der Fall war,
die sich derart an ihre jeweilige konfessionelle ,,Orthodoxie‘ gebunden fiihlten,
dass sie oft gleichsam wie in ein Korsett gezwingt erscheinen. So sollte es also
keinen Zweifel geben, dass Comenius-Freunde per se auch Hus-Freunde sein
miissen, hat er doch von ithm die grof3e Freiheit und Entschiedenheit seines
Denkens tibernommen, die Hus wie dann auch er durch die intensive Arbeit und
Orientierung an der HI. Schrift selber gewonnen hatte.

Und so miissen ja alle reformatorisch Gesinnten immer Hus-Verehrer und Hus-
Freunde sein — wie doch Martin Luther gesagt hat, als er sich mit Hus ndher
befasst hatte: ,,jetzt merke ich erst: wir sind ja alle Hussiten!*

Dieses Zitat ist aufschlussreich, und wenn wir es im Zusammenhang héren, wird
es helfen, meine Frage zu erldutern. Es steht in einem Brief an Spalatin, den
personlichen Sekretdr seines Kurfiirsten Friedrich des Waisen, iiber den alle
Verhandlungen zwischen den beiden verliefen Es ist geschrieben Mitte 1520.
Schon im Jahr zuvor hatte Luther auf der Leipziger Disputation gegeniiber dem
papstlich gesinnten Vertreter die Irrtumslosigkeit der Konzilien bestritten, und
das auch auf das Konstanzer Konzil bezogen, indem er sagte, dass unter den
1415 verurteilten Sdtzen von Hus echt evangelische waren.3

Nun schrieb er: ,,Ich habe bisher unbewusst den ganzen Johann Hus gelehrt und
gehalten. Kurz wir alle sind unbewusst Hussiten. Ja, Paulus und Augustinus sind
aufs Wort Hussiten... Die ganze offenbare evangelische Wahrheit, nun schon
vor mehr als hundert Jahren 6ffentlich verbrannt, wird fiir verdammt gehalten,
und man darf dies nicht bekennen.*4

Hus liegt fiir Luther also — wie er auch sich selbst sieht - auf der Hauptlinie der
biblischen und altkirchlichen Verkiindigung, wenn er ihn mit Paulus selber und
andererseits mit dem wichtigsten lateinischen Kirchenvater, Augustinus, in eine

2So hater im lutherischen Schweden, als man anfing, ihn des Calvinismus zu bezichtigen und deswegen den
Druck des schon vorbereiteten Werks fiir die Erneuerung des Schulwesens verzogerte, in Abwehr dieses
Vorwurfs auf seine Herkunft von Jan Hus verwiesen.

3 Kurt H e u s s i. Kompendium der Kirchengeschichte. Tiibingen: Mohr, 12. Aufl. 1960, S. 283; Heinz Schill
in g. Martin Luther. C.H.Beck: Miinchen, 2. Aufl. 2013, S. 189.

4 Zit. nach Arnd Bt um m e r. Jan Hus. Warum ein guter Katholik auf dem Scheiterhaufen endete. Wichern:
Berlin, 2015, S. 159.



Reihe riickt. Von beiden war die mittelalterliche Kirche abgeriickt und so hat das
Konstanzer Konzil mit Jan Hus auch diese christliche, evangelische Wahrheit
verdammt, so dass man sie bis in Luthers Tage hinein immer noch nicht
bekennen diirfen soll.

Dennoch liegt hier ein Problem, mit dem sich die Reformatoren des 16. Jh.
erneut befassen mufiten und fiir das sie, wie es schon Jan Hus selber getan hat,
eigene Losungen ausarbeiten muflten. Das ist der Grund, warum ich so etwas
umstidndlich an mein Thema herangehe. Es liegt fiir mich, bei allem Verdienst,
das wir Hus in seiner Standhaftigkeit bei der Suche nach der von ihm erkannten
Wahrheit zugestehen miissen, an einem Aspekt seiner Lehre, den er, um es
vorweg zu sagen, von John Wyclif iibernommen hatte: der Lehre von der
gottlichen Pridestination der Menschen zum Guten oder Bosen. Und das ist eine
Lehre, die Wyclif seinerseits aus dem Kirchenvater Augustinus geschopft hat,
und dieser in einer bestimmten Auslegung von Aussagen des Apostels Paulus.
Damit griff mit Wyclif auch Hus auf eine dltere , auch in ihrer philosophischen
Begriindung dltere Theologie zuriick, eine vor-thomistische Theologie.® Es
handelt sich bei beiden um eine Kritik an dieser gewichtigen Weichenstellung in
der mittelalterlichen Theologie, wodurch sie sich der unmittelbaren Regulierung
durch die Hl. Schrift entziehen konnte. Die philosophisch fundierte Kritik von
Wyclif und in seinem Gefolge von Hus fiihrte nun notwendig zur Kritik an der
Weise, wie liber das Sein und das Handeln der Kirche seit jener ,,aristotelischen*
Wende in der Theologie gedacht wurde.¢ Sie riickte damit zugleich aber auch die
Frage von Heil und Unheil in der Menschheit in neues Licht. Und indem sie die
Selbstgewissheit einer sich in absoluter Sicherheit wihnenden Kirche in Frage
stellte, warf sie zugleich die Frage auf, worauf sich das Heil der Menschen
griinde.

IT Worum geht es dabei?
Die groflen Verdienste von Jan Hus um die Verwendung der Muttersprache in
der Predigt, ja seine grof3e Predigtkunst, die einem von fremdsprachlichem,

lateinischem Ritualismus nicht mehr erreichbaren Volk das Horen, das
Ergreifen des lebendigen Gotteswortes ermdglicht haben — das steht uns vor

> Philosophisch geht es um den von Wyclif erneuerten, Platonismus, wéhrend seit dem 13. Jh. arabisch vermittelt
der Aristotelismus Einzug in die kirchlich-dogmatische Denk- und Sprachweise Einzug gehalten hatte.

6 Diese im Grunde erst seit zwei Jahrhunderten bestehende neuere ,,aristotelische Denkweise in der Theologie
erlaubte der Kirche ihre geistliche Gewalt nach biblisch nicht mehr verifizierbaren Rechtsséitzen zu fixieren, die
vollends mit der jiingsten philosophischen Entwicklung zum ,,Nominalismus* hin der Kirchenleitung einen
weithin unhinterfragbaren normativen Entscheidungsspielraum verschaftte.



Augen. Die ungeheure Erweckung, die er so gerade dem bislang kulturell und
sozial und politisch benachteiligten Volk, der ortsansidssigen Mehrheit,
ermoglicht hat, sucht ihresgleichen. So hat er dieser wirklich ein Brot-Haus, ein
Bethlehem’, bereitgestellt, wo sie das Brot des Lebens aus dem Wort Gottes
vorbehaltlos empfangen konnte.

Bei all dem musste er sich mit groBen Teilen des ortlichen Klerus, nicht nur dem
deutschsprachigen, und zunehmend mit seiner eigenen kirchlichen Hierarchie
auseinandersetzen. Und so begann er, in den Fussstapfen auch tschechischer
Vorgénger wie Matej von Janov, aus der Heiligen Schrift nicht nur das Wort der
Predigt fiir seine grofle und wachsende, bald in die Tausende gehende Gemeinde
immer wieder ausfindig zu machen und auszulegen, sondern zunehmend auch
die Rolle der Kirche, die dieses immer wieder einschrinken oder verbieten
wollte, sowie deren Struktur an diesem gottlichen Wort zu liberpriifen. So
gelangte er zu einer Kritik an der Kirche, die weit iiber das hinausging, was
sittenstrenge Prediger schon immer an einer bequem gewordenen oder
nachléssig lebenden Priesterschaft auszusetzen hatten. Gerade zu dieser Zeit war
vom erzbischoflichen Stuhl aus eine Untersuchung in dieser Hinsicht
durchgefiihrt worden, welche die einzelnen Missstinde in der Abweichung von
der vorgeschriebenen und von allen einzeln gelobten Lebensweise der
Geistlichkeit anzeigte.8 Ubrigens waren auch seine gewichtigen und
ernstzunehmenden Widersacher auf dem Konstanzer Konzil wie der Pariser
Theologe Gerson selber Kritiker solcher Art an der kirchlichen Praxis — der
Dissens zwischen den Reformwilligen entsteht erst auf anderer Ebene.

Denn die mangelhafte kirchliche Praxis war nicht alles, was Hus umtrieb. Im
Studium der Schrift, dazu dann auch, frith-humanistisch, geschichtlicher
Uberlieferungen und Darstellungen®, erkannte er, von der Kirchenkritik Wyclifs
angeregt, Mangel grundséatzlicher Art, einen grundsitzlichen Fehler im
Selbstverstindnis der Kirche, zumal ihres Oberhaupts, das sich kanonisch jeder
Kritik entzog: in ihrer Sicherheit, Menschen Vorschriften zu machen, sie zu

" Die Prager Bethlehemskapelle, zur Predigt in der tschechischen Volkssprache gestiftet, ist benannt nach der
Erzdhlung von der Ermordung der Unschuldigen Kindlein ,,in Bethlehem und Umgebung* durch Herodes
benannt (Matth. 2, 16-18). Liturgisches Gedenkfest dazu: 28. 12.

8 So nach Thomas K r z e n ¢ k. Johannes Hus. Theologe, Kirchenreformer, Mdrtyrer. Musterschmidtverlag:
Ziirich, 2011, S. 64f. (in Auswertung des Visitationsprotokolls der Prager Erzdiozese fiir 1379-1382), dhnlich
bei Pavel S oukupp.Jan Hus,2014. — Es ist von mehr als 200 Predigten jéhrlich in der Zeit von 1402-1412
die Rede, weitgehend Predigten zu Evangelientexten. Besonders wirkungsvoll innerhalb der Geistlichkeit waren
die beiden Synodalpredigten, zu denen er 1405 und 1407 von Erzbischof Sbynko eingeladen war.

9 Liangst war bekannt, da3 der romische Bischof weder in den ersten Jahrhunderten noch spiter Oberhaupt der
Gesamtkirche war, worauf Hus verweisen wird.



beurteilen und sie zu verurteilen und sich zudem, neben der geistlichen, auch
weltliche Macht!? und weltlichen Reichtum anzueignen.!!

Und hier kommt fiir ihn die Lehre von Gottes Pridestination ins Spiel, wie er sie
bei Wyclif — nach Augustinus - erstmals wieder durchgefiihrt fand. An der
Freiheit der gottlichen Pradestination, so erkennt er, muf} die Kirche, die mit
threm System von Vorschriften und Verurteilungen bis hin zu
Exkommunikationen, ja Interdikten fiir ganze Stddte und Landstriche, wie es
Prag bald durch Jan Hus erleben muBlte, gegeniiber allen abweichenden
Tendenzen unter den Glaubigen geriert, scheitern. Kreuzziige sogar auch gegen
Glédubige aus Griinden der pépstlichen Machtpolitik waren ein weiteres
Beispiel.'? Und man liebte es, Prozesse nach Rom oder Avignon zu ziehen, wo
die Angeklagten oft der Willkiir ausgeliefert, nicht selten auch der Folter
unterworfen wurden. '3

Nachdem Hus im Konflikt mit dem Erzbischof von diesem in Rom verklagt,
dann aufgrund des Ablassstreits mit Konig Wenzel auch von diesem nicht mehr
gestiitzt!4, Prag hatte verlassen miissen, vertiefte er sich ja, wie bekannt, im
Schutz befreundeter Adeliger, in die Heilige Schrift im Blick auf die Frage nach
der Kirche. Und so schrieb er an seinem Hauptwerk De ecclesia — Von der
Kirche'>.

10 Die ausufernden Anspriiche auf Oberhoheit iiber jegliche Gewalt auf Erden von Papst Bonifaz wurden
erwahnt — sie wurden erst von Pius XII formell ad acta gelegt.

1 Fiir viele Bereiche Europas diirfte im Spatmittelalter gelten, was fiir England und Bohmen galt und auch
weltlich Unmut schuf: dafl der Klerus oft mehr als ein Viertel, sogar ein Drittel des gesamten Grundbesitzes
innehatte, dabei noch steuerfrei war. Durch Ablassverkdufe wurden die Gewissen der Menschen zu weiteren
Abgaben gedringt. Auch die Bettelorden wurden als listig empfunden wegen Anhdufung von Reichtiimern in
Ordensbesitz.

12 Der in Pisa gewihlte Papst Johannes XXIII fiihrte ab 1411 einen Kreuzzug gegen den seinen pépstlichen
Rivalen unterstiitzenden christlichen Konig Lajos — es fithrte zum Zerwiirfnis von Hus sogar mit Konig Wenzel.

13 Schon Kritik am kirchlichen Reichtum geniigte oftmals zum Vorwand, Haresievorwiirfe zu erheben. — Ein
auch fiir Jan Hus tragischer Fall war der seines einstigen Mitstreiters Palec, der nach Erfahrung der Folter auf
dem Weg zur Verhandlung mit Rom seine frither wiyclif’sche Position (hier die vorher von ihm mit Wyclif
vertretene Lehre von der ,,Remanenz® = des Verbleibens des Brotes beim Abendmahl auch nach der
Konsekration) radikal verdnderte, sich nun selbst in der problematischen Ablassfrage einem schismatischen
Papst kritiklos ergab und der heftigste tschechische Ankléger von Jan Hus in Konstanz wurde.

14 Zuletzt hatte er sich auch mit ihm, der die tschechische Seite gegeniiber den deutschsprachigen nationes an
der Universitdt unterstiitzt hatte, iiberworfen. Hus hatte den AblaBverkauf fiir den Pisaner Papst Johannes
XXIII., im Kampf gegen seinen Rivalen im Streit um den Kirchenstaat ausgerufen, verurteilt, den Wenzel
gebilligt hatte.

15 Noch immer liegt keine aktuelle Edition in deutscher oder einer anderen modernen Sprache vor; zuletzt
erschien die englische Ausgabe von David Schley S ch a ff. Jan Hus — De Ecclesia. The Church. Charles
Scribner’s Sons: New York, 1915. Eine Neuedition ins Deutsche iibersetzter Hus-Schriften ist in einem Leipziger
Verlag fiir Ende 2015 angekiindigt.



IIT Hus: De Ecclesia

Hier ist thm eine Fiille neuer grundlegender Einsichten aufgegangen. Diese
arbeitete er aus. Sie sollten thm die Sicherheit geben, seine Position zu
verteidigen. Und dies nicht nur in Prag vor den Kollegen an der Universitit und
in der Stadt, nicht nur auch vor dem erzbischoflichen Gericht, sondern auch vor
der Kurie in Rom, wohin er bereits seit langerem zitiert war (zunéchst hatte er
sich dort juristisch vertreten lassen).

Die Kirche ist dreigeteilt in eine triumphierende (himmlische), die kimpfende
(gegenwirtige) und die schlafende (die sich im Fegefeuer befindet). Nun sind
aber nicht alle Christen zur Kirche gehorig, die es vermeinen' — sondern nur
die von Gott Pradestinierten. Neben ihnen stehen die von Gott
,,Vorhergewuf3ten, die der Verdammung anheimfallen!”. Christus ist das Haupt
nur der Erwahlten. Gewil} kann der Christ dessen nicht sein, dass er erwahlt ist —
jedoch kann sein gutes Leben ein Indiz sein. Problematisch ist in jedem Falle die
iibliche Art der Postenvermittlung durch Simonie, sie ist Siinde. Und das
Handeln eines Priesters, der in Todsiinde lebt. Dies gilt insbesondere von den
Kirchenleitenden. 13

Damit ist eine ungeheuere Erschiitterung der Selbstsicherheit des Klerus,
allerdings auch der Glaubigen gegeben. Ich denke jedoch, dal} die eigentliche
StoBkraft des Arguments sich gegen die Selbstsicherheit des (hoheren) Klerus
richtete.!”

Nun flihrte ihn die sich zunehmend verschiarfende Polemik seiner Gegner an der
Prager Theologischen Fakultét, mit denen es bereits zahlreiche
Verstandigungsbemiihungen in der Universitit und mit Unterstiitzung des
Konigs gegeben hatte, die letztlich jedoch von seinen Gegnern zuriickgewiesen
wurden, seinerseits zu polemischen Zuspitzungen.?? Insbesondere ab Kap. XIII
fiihrten sie ithn zu Aussagen der direkten Verurteilung der amtierenden Inhaber

16 Diese Sicherheit gab bis dahin den Christen die Teilnahme an den kirchlich verwalteten Sakramenten.

17 praesciti — die, von denen Gott vorherweil3, da3 sie nicht der Erlosung teilhaftig sind. Augustinus sprach hier
von der Massa perditionis — der dem Verderben anheimfallenden Menge der iibrigen Menschheit.

18 Im weiteren legt Hus das auch fiir die weltlichen Amtsinhaber aus. Noch in der letzten Verhandlung in
Konstanz spricht er es unmittelbar gegeniiber dem Konig aus: er konne nicht Konig sein, wenn in Todsiinde.

19 Allgemein zu De Ecclesia im Verhéltnis zur giiltigen Lehre vgl. Pavel S o u k u p. Jan Hus. Kohlhammer:
Stuttgart, S. 159-174.

20 B war eine regelrechter Traktatenwettstreit um De Ecclesia mit Entgegnungen von P a l e ¢, der einen
Antihus verdffentlicht hatte, und anderen entstanden (vgl. Krzenck. op. cit., S.140-142).



der Kirchengewalt: der Papst kann sein Amt als Christi Stellvertreter nur
ausiiben, wenn sein Leben korrekt ist, noch mehr aber: wenn er wirklich ein
Préadestinierter ist — und wer weill das? Schon gar nicht kann es ein unwiirdiger
Papst sein.2! Ahnlich die Kardinile, die sich als ,,Leib Christi* verstehen - der
Titel macht‘s nicht, sie miissen durch ihr Leben bewéhrt sein. Zum Thema
Kirchenstaat verweist er auf die bereits als Falschung erkannte ,,Konstantinische
Schenkung®. So kommt er zum Schluf3, da3 die Kirche ohne solche fehlgeleitete
Obrigkeiten regiert werden kann — die HI. Schrift als das ,,Gesetz Christi* ist
genugsam zur Leitung??. Und, eine in die Moderne weisende Forderung: Die
Gliubigen sind zur Uberpriifung der Vorschriften kirchlicher Oberer nicht nur
berechtigt, sie sind geradezu hierzu verpflichtet. Hier wird die den ganzen
spateren Protestantismus kennzeichnende Laienkompetenz in geistlichen wie
weltlichen Fragen erstmals grundsétzlich begriindet.

Facit: Da Gottes Erwéahlungshandeln und Verwerfen uns unbekannt bleibt, kann
es keine Sicherheit durch die kirchliche Verkiindigung und ihre sakramentalen
Vergewisserungen geben. Somit ist die Heilsgewissheit durch die kirchlichen
Amtshandlungen in Frage zu stellen. Und es ist die kirchliche Autoritét selber in
Frage zu stellen. Es bleibt dem einzelnen aufgetragen, die kirchlichen Gebote
und Anweisungen auf ihr biblische Richtigkeit zu tiberpriifen und
gegebenenfalls sein eigenes Urteil dagegen zustellen. Damit ist die heikle
Gehorsamsfrage gegeniiber der kirchlichen Autoritét bis hinein in die weltlichen
Fragen der Lebensgestaltung gestellt. Ganz abgesehen von den
Einzelnachweisen iiber Selbstermichtigungen kirchlicher Amter, die biblisch
und oft auch historisch nicht haltbar sind, gilt dies generell,

Der Reformansatz von Hus stellt also die Kirche in ihrer selbstgewissen
Amterstruktur und in ihren Amtsvollmachten in Frage und zielt auf die
Ermichtigung des Volkes Gottes durch das Wort Gottes. Dabei wird der einzelne
zur Verantwortung fiir sein Handeln, fiir sein eigenes Urteil iiber Gehorsam oder
Gehorsamsverweigerung, aufgerufen. Von hier aus fiihrt eine kréftige Spur zum

2l gy liegt eine merkwiirdige Ironie darin, dal man Hus dieses ,Aussage nicht abnehmen wollte, obgleich man
auf den Konzil gerade den in der Tat mit Verbrechen belasteten Pisaner Papst Johannes XXIII mit eben solchen
Hinweisen abzusetzen entschieden hatte.

22 Dies fiihrt er im einzelnen aus in seiner Schrift De sufficientia legis.



modernen christlichen Selbstverstdndnis (und weit dariiber hinaus?3), das sich
nicht mehr durch einen ,,eingewickelten* oder blinden Glauben von ,,Mutter
Kirche* leiten oder gangeln ldsst. Der Christ entgeht dabei freilich nicht der
UngewiBheit, die im gottlichen Erwéahlungshandeln tiber ihn beschlossen liegt
und muB sich seinem eigenen an der Schrift belehrten Gewissen verantwortlich
wissen. Hier denken sowohl Luther wie dann Comenius weiter, die zwar wie
Hus die kirchliche SelbstgewiBBheit erschiittern, aber die Glaubensgewillheit der
Gléaubigen in Christus begriinden.

IV De Ecclesia — Wyclif?4

Wie wichtig Wyclif fiir Hus seit seinen Studien schon in den neunziger Jahren
wurde, ist bekannt. Sogar auch, was die Schrift De Ecclesia direkt angeht. 3
Man kann Uberschneidungen feststellen, wo Hus auf Wyclif zuriickgreift,
zuweilen wortlich, was im Mittelalter eine iibliche Vorgehensweise war. Das ist
hier nicht unser Thema. Doch miissen wir, um Hus zu verstehen, auch von
Wyclif sprechen. Nicht nur, weil auch er bereits eine Reform kirchlicher
Verhiltnisse anstrebte. Sondern weil er dabei Argumentationen gebrauchte, die
teilweise auch fiir Jan Hus relevant waren, wenngleich bei beiden jeweils auch
konkrete national bedingte Umstédnde, Interessen und Ziele eine Rolle spielten.
Fiir Wyclif spielt ndmlich seine philosophisch-theologische Grundentscheidung
eine Rolle, die thn mit Augustinus und anderen élteren Theologen verbindet und
von den vorherrschenden zeitgendssischen Theologien unterscheidet: der sog.
philosophische ,,Realismus®: ,,real ist , vereinfacht gesagt, was in den

23 Gerade diese geistesgeschichtliche Auswirkung galt in der Moderne als die eigentliche Leistung von Jan Hus
bei seinen weltlichen Verehrern seit P al a ¢ k y (im Rahmen der erwachenden tschechischen
Nationalbewegung), bei M a z ar y k (wo er als humanistischer Heros der jungen tschechoslowakischen
Republik gilt, auf den auch, als weiterer, Comenius verweist, wie eines der Portrats von Oskar Kok osch ka
zeigt). Ahnlich in den anderen slawischen Staaten im Kontext ihrer nationalen Emanzipationsbemiihungen, wie
Roman M n i ¢ h aufweist in: Jan Hus — exustus, non convictus (im Druck befindlich). Im kommunistischen
Staat durfte er hingegen den Sozialrevolutionér abgeben, wie ihn der Film von Otakar Va v ra (1953)
propagierte.

24 Man muss feststellen, daB3 die ,,Lehre von der Kirche® erstmals von Wyclif zum Gegenstand eines
systematischen Traktats gemacht worden ist; die Schrift von Jan Hus gleichen Titels zdhlt ebenfalls zu den

frithesten. Sonst wurden (bis zum 1. Vaticanum) in der Regel nur Teilaspekte, besonders kanonischer Art,
behandelt.

25 Entgegenzutreten ist jedoch der irrigen Deutung durch Johann Lo s erth (1884), da Textrezeption normales
mittelalterliches Verfahren waren: Hus nahm Wiclif selbstindig auf und stellte die Anregungen in den Dienst
seiner eigenen pastoralen Konzeption.



Gedanken Gottes existiert.?® Und diese sind in der HI. Schrift niedergelegt. So
bekommt das Schriftprinzip bei ihm eine radikale Zuspitzung. Sie macht das
,»Gesetz Christi* zum allein giiltigen Maflstab auch der Kirchengestaltung und
des christlichen Lebens und Gehorsams, wie dann auch bei Jan Hus. Von daher
werden die Heiligenverehrung und Fegefeuermessen abgelehnt.?’” Wyclif strebt
eine Kirche der neutestamentlichen Armut an.

Von England, begiinstigt durch die dynastischen Verbindungen??, kam der Strom
wyclifitischer Gedanken am schnellsten nach Prag und fand dort den Widerhall,
der durch die dort vorausgegangene Bewegung der Armutspredigt vorbereitet
war. Zudem folgte die Mehrzahl der tschechischen Magister der wyclifitischen
Theologie gerne in Unterscheidung von der die Praxis rechtfertigenden oder
gewihren lassenden friih-,,nominalistischen* Theologie der meisten
deutschsprachigen Magister und besonders Theologen. 2°

V De ecclesia — Valdes von Lyon

Die Suche nach der wahren, von Christus gewollten und von den Aposteln
begriindeten Kirche hat jedoch weit dltere Wurzeln. So waren auch durchaus
andere Quellen des Reforminteresses bereits ebenfalls in Bohmen vorhanden,
wenn auch die dynastisch beglinstigten Beziehungen nach England im vom
Hause Luxemburg regierten Bohmen des Jan Hus um 1400 den Ausldser
bildeten. Es waren die ,,Armen von Lyon* oder Waldenser, die das friihe
Ferment volksnaher Reformbestrebungen im stidlichen und mittleren Europa
bildeten. Zunéchst mit bischoflicher Genehmigung, doch bald gegen den
amtskirchlichen Widerstand beanspruchten sie die Predigt in der Volkssprache
bereits zwei Jahrhunderte frither, um 1200. Ging die Bewegung von
Stidfrankreich aus, von Petrus Valdes als Laien geleitet, so weitete sie sich aus
auch in Norditalien. Und beanspruchten hier Laien die 6ffentliche Predigt auf

26 Orientierung an Plato: ,,universalia ante rem®; Aristotelismus, der seit dem Hochmittalter Einzug hielt:
»universalia in re* (erst er erlaubt mit seinem Substanz-Begriff den Gedanken einer ,, Trans-Substantiation®);
Nominalismus, der darauf folgt, beansprucht nur noch die Geltung der Begriffe als nomina, die mit den res nicht
identisch sind. Sie sind ,,post rem*.

27 Fiir die zeitgendssische Theologie war besonders provozierend, daB er die seit dem I'V. Laterankonzil 1215
festgelegte Lehre von der ,, Transsubstantiation* von Brot und Wein in Leib und Blut Christi bei der Messfeier
ablehnte, als eine Handlung, die das Geschdpf tiber den Schopfer erhebe. Sie fiihrte zur Verurteilung als
Hiretiker bei einer englischen Regionalsynode 1382, sie wurde wiederholt in Konstanz beim Konzil. Zu unrecht
warf man Hus auch diese Wyclifitische Lehre vor. Hus bezog sich auf das Christuswort: ,,Ich bin das Brot™.

28 Wenzels Halbschwester Anna war von Karl IV. mit dem englischen Konig Richard verheiratet worden.

29 Soukup erkennt darin das Interesse, durch eine sich unterscheidende Philosophie und Theologie die
Ubermacht der deutschsprachigen, nominalistisch orientierten Professoren (die zugleich die finanziell und
statusmafig besser gestellten waren) zu bekdmpfen.



10

Strassen und Marktpldtzen, so geschah es, dass dies auch Frauen in gleicher
Weise taten — ein Anstoss fiir die das Heil verwaltende Kirche der
ausschliesslich ménnlichen Kleriker umso heftiger.

Warum wollten Laien predigen? Es ging auch hier um den Zutritt zum
biblischen, zum gottlichen Wort fiir alle — und das aus dem Begehren heraus, da
apostolische Leben in seiner Einfachheit wiederzugewinnen, das von der
herrschaftlichen Kirche verlassen worden war.3? Das wollten die Laien selbst in
die Hand nehmen und selbst verkiindigen.*! Exkommuniziert aus der
Gesamtgemeinschatft, flihrten Waldenser aber ein 6ffentlich unsichtbares Leben
in ihrem Sinne weiter und erhielten sich, immer neuen Verfolgungen zum Trotz,
durch die Jahrhunderte hindurch. 3

Dabei verbanden sich mit ihnen zuweilen Aufstandsbewegungen arbeitender
Bevolkerungsschichten, die ihr soziales Los verbessern wollten- in Mailand und
der Lombardei die ,,Patarias®. Und auch nach England gelangten ihre Ideen, wo
sie als ,,Lollards* noch lange nach Wyclifs Verurteilung sich in seinem Sinne
verhielten und lange Zeit liberlebten, wenn auch nicht bis zur Reformation der
englischen Kirche in eine anglikanische Staatskirche. Diese schitzt Wyclif nicht
so hoch als Vordenker, aber als Anreger der Ubersetzung der HI. Schrift. 33

VI De ecclesia — eine Vision von der stiirzenden und neu zu errichtenden
Kirche: Franziskus

Haben wir soeben von der Armutsbewegung der Valdes-Leute gehort, so ist es
unvermeidlich von Lyon oder Mailand aus weiter nach Stiden zu schauen, nach
Assisi. Tat sich dort nicht dasselbe Ideal auf: biblische Armut — apostolisches
Leben — Laienaktivitdt — Franziskus und Clara, also auch hier die Stimme sogar

30 Erstaunlicherweise wiirdigte Papst Franziskus die Waldenser in einem Interview als ,,wunderbare Religion®.
Er bat um Verzeihung fiir die schlimmen Verfolgungen. Die Waldenser-Synode in Torre Pellice erkléirte soeben,
sie sehe sich im Hinblick auf diese Opfer heute dazu nicht bevollméchtigt; sie begriiit aber dankbar einen
Neuanfang.

31 Man kann eine Parallele geistlicher Emanzipationsbewegung in Bohmen sehen in der Bewegung zunichst fiir
héufigen AbendmahlsgenuB der Laien durch Johann M ilits c h von Kremsier, dann durch dievonJakobel
1 von Mies angefiihrte Bewegung fiir den Laienkelch. Indem es um die Laien geht, kommen selbstredend Frauen
ins Spiel: jener fiir eine Klerikerkirche zusétzliche Anstof3, aus dem man Hus in Konstanz gehéssige Vorwiirfe
kreierte.

32 In Siidbohmen waren sie seit Beginn des 14. Jh. vorhanden und wurden von der Inquisition gesucht; es gibt
Ubergiinge zur bohmischen Volkspredigt und dann zum Hussitentum. —Fiir Brandenburg ist die Anwesenheit von
Waldensern und ihnen geltende Inquisitionstribunale und z. T. Verbrennungen dargelegt in: Dietrich

Kurze, Mdrkische Waldenser und Bohmische Briider (in: Festschrift Walter Schlesinger. Bohlau: Koln — Wien,
1974, S. 456-502), wo auch die spiteren Uberschneidungen untersucht sind.

33 Miindliche Auskunft durch Bischof Charter s, London.



11

der Frauen.?* Diese Parallele sollten wir hoch schitzen, die beiden Bewegungen
vergleichen, friedlich zusammendenken und miteinander verbinden?3. Auch
wenn die Ziele nicht identisch waren, die Form erst recht nicht.

Denn was die franzdsisch-lombardische Laienbewegung als emanzipatorische
Haltung kennzeichnete, fithrte diese aus der Struktur der verwalteten Kirche
heraus — wihrend die italienisch-toskanische Laienbewegung des Hl. Franz sich
innerhalb der Grenzen der kirchlichen Leitungsstruktur hielt.3

Fiihrte die ausserhalb der Struktur sich entwickelnde Laienbewegung zu einer
eigenen ecclesiola extra ecclesiam, so blieb die franziskanische Laienbewegung
innerhalb dieser und schuf sich eine Ordensstruktur, wohl gemerkt, zunéachst
auch das als Laien — ,,Briiderschaft®, fratres minores. Hier wurde der geistliche
Anspruch in formale Demut gekleidet und in stddtischer Seelsorge umgesetzt.
Beide Linien waren eine Antwort auf die entstehende stadtische Reichtums-
Entwicklung und den kirchlichen Feudalismus in dessen Folge auch in den
Stiadten, die allenthalben ihre ,,Parias®, ihre Armen, kannten.

Ihnen wollten die ,,Minderbriider* dienen, nachdem die aristokratischen
Benediktinerorden dem nicht mehr gewachsen waren und auch ihre
Abzweigung, die Zisterzienser, sich europaweit an den Wissern und in den
Wildern im flachen Lande ausgebreitet hatten, aber nicht mehr den
Bediirfnissen der Stidte antworten konnten. Der andere neue Orden der Zeit, der
ebenfalls als Bettelorden begonnen hatte, machte sich schnell zum
inquisitorischen Dienstboten der amtskirchlichen Macht. Und so gelehrt ihre
Patres waren, Thomas von Auquin gehorte zu ihnen an vorderster Stelle, die
nun die Dogmatik im Hauptstrom dominierten, so schnell liessen sie sich
verfiihren, als ,,Domini canes* 37 den Gewissen der anders Glaubenden
aufzuspiiren und — bald per Folter — sie zu tiberfiihren, um sie den weltlichen
Henkern auszuliefern: eine Reformbewegung weit weniger erfreulicher Art. Erst
Wyclif versuchte, solche Anmassungen aus der zentralen theologischen
Erwigung heraus zu erschiittern, dass der Wille Gottes allein maB3gebend sein

34 Vgl. die Untersuchungen von Helmuth F e 1 d.
35 Dies geschah ausdriicklich bei einer Friedensprozession der Vertreter romisch-katholischer und
reformatorischer Armutsbewegungen zur ersten Europiischen Okumenischen Versammlung in Basel im Mai

1989 auf Anregung der EAEE (Evangelische Erwachsenenbildung in Europa).

36 Das hat Papst Franziskus nicht davon abgehalten, die Nédhe der Intentionen zu wiirdigen. Im iibrigen geriet die
radikale Linie der ,,Spiritualen® schnell in Haresieverdacht und ebenfalls unter amtskirchliche Verfolgung.

37 Wortlich in den zwei Wortbestandteilen ,,Hunde des Herrn*, wie der Volksmund die Dominikaner nannte.



12

miisse; ithn sanktionieren zu wollen, sei nicht in die Vollmacht der Kirche
gegeben.

VII Nach der bohmischen: die schweizerische, die deutsche, die
franzosische Reformation: die Reformationen des 16. Jh. und Comenius

Wir wollen hier nur darauf hinweisen, wie sehr alle Reformatoren des 16. Jh. die
Briiderunitét schitzten, die sich aus dem Erbe von Jan Hus heraus seit Mitte des
15. Jh. gebildet hatte. Darauf konnte Comenius verweisen, und dank Jan Hus
sich unabhéngig genug sehen, sich aus deren internen Differenzen
herauszuhalten, um iiber diese hinauszudenken.3%

Von den drei Reformatoren Zwingli, Luther und Calvin hatte letzterer am
starksten den Gedanken der gottlichen Pradestination aufgegriffen. Comenius,
der an reformierten Hochschulen studierte, die das Erbe Calvins weitertrugen,
war bereits in Herborn gegeniiber Alsted zuriickhaltend in der Rezeption dieser
reformierten Version der Gotteslehre. Immer wieder beklagt er auch spiter bei
seiner Kritik an den Reformierten die Sucht zu unangebrachten Spekulationen. 3°

Tatsdchlich ist zu sagen, dall Martin Luther, so sehr er Hus rithmend mit
Augustin und Paulus in solchem Zusammenhang nennt, seine Lehre gerade
gegen solche Spekulation iiber den Deus absconditus “*wandte und forderte, den
Deus pro nobis im offenbaren Christus zu erkennen. Und dies war denn auch
offenkundig die Meinung des Comenius, der hierin Luther niher steht als
Calvin, in dem Aufruf zur Mitwirkung an der Weltgestaltung aber beiden
entspricht, ja gerade diesen Aspekt in eschatologischer Dringlichkeit vortragt.*!

38 . . . . . . . . . .
Zeugnisse davon fithrt C o m e ni u s in seiner Historia persecutionum und anderswo immer wieder auf.

39 Bei der reformierten Synode zu Dordrecht wurde sie in fast unertraglicher Weise zugespitzt, wenn von einer
»doppelten Pridestination (praedestinatio gemina) die Rede war — eine Formulierung, die Wyclif wie Hus
vermieden hatten (sie sprachen ja von den ,,praesciti ). Auch fiir die Nachfolger etwa des irenisch orientierten
reformierten Lehrers von Comenius P ar e u s in Heidelberg war dies ein Schrecknis, wie fiir Comenius selbst
ein nie rezipierter Gedanke.

40 Gott in seiner Verborgenheit'- hingegen ist fiir Luther Gott in Christus der Deus praesens, der gnadige Gott,
dessen Heilswillen am Wort Gottes, an der Botschaft von Christus, fiir alle ablesbar und in den Sakramenten
verbindlich zugesprochen und so dem Einzelnen vergewissert wird.

41 Vgl. Die Panergersia und das gesamte Konsultationswerk. Hier geht es um Mitwirkung am Heil der Welt,
nicht der Individuen, auf die die lutherische Theologie priméir den Blick richtet und so kritische Anfragen erhob.



13

Hier rundet sich mir die Frage nach der Ubereinstimmung mit dem Denken von
Jan Hus*: Die Gemeinsamkeit liegt gewiss in der Botschaft, auf Gott selber sein
Vertrauen zu richten — nicht auf die abgeleitet Autoritit der Kirche, die freilich
als solche ihre gottgewollte Bedeutung behélt.*> Der Unterschied lag wohl darin,
dass Jan Hus (wie John Wyclif) eine vermeintlich unanfechtbare Kirche (die
doch zugleich im Schisma lag) nur durch den Verweis auf den Gotteswillen
selber zu erschiittern vermochte — die Glaubigen, so meinte er, wiirden die
Heilsgiiter durch Gottes Macht zur Not auch durch siindige Priester vermittelt
erhalten.* An dieser Stelle unterscheidet sich Hus von Wyclif klar in
seelsorgerlicher Haltung, was das Konzil in seiner kanonistischen Orientierung
nicht zu erkennen vermochte. Comenius hingegen, in seiner Kirche ganz der
Anweisung des Wortes Gottes zu-und untergeordnet, konnte in vollem Vertrauen
auf die Berufung seiner Kirche sprechen, in der auch die Kirchenzucht (das von
ithm hoch geachtete Amt der Schliissel) eine gewichtige Rolle spielte, und die
bei ihren Amtstragern auf irdische Macht und Pracht zu verzichten gelernt
hatte.*> So konnte er die Christen ermutigen, sich ihres Heils in einem mit der
Liebe und der Hoffnung verbundenen Glauben gewil3 zu sein. Und so am Werk
der Erneuerung der Welt mitzuwirken und darin dem Gotteswillen zu

42 Martin Steiner legte die zahlreichen Bezugnahmen von Comenius auf Jan Hus einzeln dar in Uhersky
Brod im Oktober 2014 wie in Lichtenfels-Schney (hier bei der Tagung der Deutschen Comeniusgesellschaft im
Oktober 2015). Insbesondere reiht Comenius ihn in die heilsgeschichtlich zu verstehende Reihe der Reformer-
Zeugen ein: von Bernhard von Clairvaux iiber Valdes und Wyclif und dann weiter zu den Reformatoren des 16.
und den Erneuerern des 17. Jh. Dabei komme Hus das besondere Verdienst zu, nicht nur die falsche Lehre
destruiert, sondern auch das richtige Leben aufgewiesen und als Mértyrer bis zuletzt gelebt zu haben.

43 Vgl. die Unterscheidung der beiden Positionen der Kirchen im Disput mit Pater Valerian M a gn i :,Er sagte
... (ndmlich Gott), dagegen ,,Sie sagte ...“ (ndmlich die Kirche) in: Manfred R i ¢ h t e r. Johann Amos
Comenius und das Colloquium Charitativum von Thorn 1645. Ein Beitrag zum Okumenismus. Stowarzyszenie
tutajteraz: Siedlce, 2013, S. 228 gemal seiner Zusammenfassung in Judicium Ulrici Nevfeldii de Fidei
Catholicae Regula Catholica

44 Es sei darauf hingewiesen, dal} die lutherische Confessio Augustana ausdriicklich das donatistische
MifBverstidndnis verwirft, als hinge die Heilsvermittlung von einem nicht-siindigen Status des Priesters ab — auch
hier liegt eine Differenz zu Hus vor. — Auch zwischen der Unitdt und dem Luthertum sind hier
Akzentunterschiede unverkennbar, die jedoch trotz wechselseitiger kritischer Anfragen die gegenseitige
Anerkennung nicht in Frage stellen.

45 Wihrend er bei Pater Magni kritisiert, daB dieser eben jene weltliche Pracht als Ausweis gottlicher
Bevollmachtigung interpretiert. - Die Frage der Autoritit der Amtstrager wird in dem eindriicklichen Traktat De
legitima in Ecclesiis Evangelicis Pastorum Missione Dissertatio (1645) sorgfiltig erortert, in Verteidigung der
Wahrnehmung der Reformationspflicht, aufgrund des theologischen Amtseides als Professor bei Luther und den
anderen Reformatoren. Diese bislang iiberhaupt nicht beachtete wichtige ekklesiologische Grundschrift von
Comenius ist erortert in Manfred Richter a.a. O. S. 264-286.



14

entsprechen, der sich Aller in Christus angenommen hat* und im Kommenden
Christus annehmen will.

Liegt darin nicht eine alle die genannten Reformbewegungen — bis hinein in
unsere heutigen - iiberwolbende Botschaft ? Zumal er sie alle in ihren jeweiligen
Kirchentiimern zu einem konziliaren Prozef3 gegenseitigen Verstehens und
Zusammenwirkens eingeladen hat ?47

So scheint mir Comenius der Vordenker aller Reformationen des zweiten

Jahrtausends im Blick auf das dritte zu sein. 8

46 S0 sehr Comenius immer wieder auf Augustinus rekurriert und darin dem in der Neuscholastik der Zeit
dominierenden Aristotelismus (jesuitisch wie protestantisch) entgegentritt — so iberwindet er vollig den
augustinischen Heilspartikularismus und setzt im Grunde den in der Alten Kirche von Origines mit seiner Lehre
von der Apokatastasis panton (Wiederherstellung Aller/von Allem) vertretenen Heilsuniversalismus voraus —
alles andere verwirft er als Spekulation.

47 Comenius erneuert damit die Hoffnung auf Verstandigung zwischen widerstreitenden Positionen durch ein
Konzil, die schon Hus zu den Befiirwortern des Konzils in Konstanz gemacht hatte - so sehr dieses ihn
enttduschte, obwohl es als Reformkonzil mit der Aufgabe auch der causa reformationis einberufen war. Hierzu
vgl. Joachim K 6 hler—FranzM achilek. Gewissen und Reform. Das Konstanzer Konzil und Jan Hus in
ihrer aktuellen Bedeutung. L1T-Verlag Dr. Hopf: Berlin. 2015. Die Reformatoren des 16. Jh. hatten mit gleichem
Ziel erneut nach einem universalen Konzil gerufen. Erst Comenius griff diesen Ruf noch einmal auf und
verband ihn mit einem Vorschlag zu methodisch kontrolliertem und ergebnisorientiertem Vorgehen.

48 Vgl. dazu die Erwiigungen in Manfred Richter a.a.0.S. 401-437 ,,Von Leibniz zum Okumenismus
heute®.



